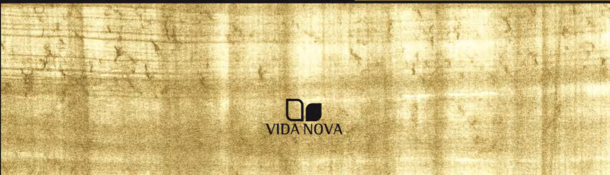


# PATRÍSTICA

Origem e desenvolvimento das doutrinas centrais da fé cristã

J.N.D. KELLY



# PATRÍSTICA

Origem e desenvolvimento das doutrinas centrais da fé cristã

# **ENDOSSO**

Pelo menos dois erros graves se destacam em nossa época conturbada: a busca da novidade pela novidade e a ignorância do passado. Seja quanto à estrutura e vida da igreja, seja quanto à ética na política ou ao número e significado dos atributos de Deus não é raro ver teses do passado sendo anunciadas como o último e mais fino fruto de mentes iluminadas dos dias de hoje.

Por isso, mais do que nunca precisamos de verdadeiros mestres, que nos ajudem a entender as bases históricas e bíblicas de nossas crenças, com toda a informação sobre os embates de tempos passados, para que possamos respeitar quem pensa diferente e reconhecer o quanto de fundamento sólido temos em comum. Um desses mestres é John N. D. Kelly, e o curso magistral oferecido é esta obra que o leitor tem em mãos. Aproveite!

Daniel de Oliveira Linguista e professor de hebraico, grego e exegese bíblica

# CONTEÚDO

| inta Edição em Inglês V                        |                 |
|------------------------------------------------|-----------------|
| eira Edição em Inglês VII                      | Pret            |
| Abreviaturas XII                               |                 |
| PRIMEIRA PARTE                                 |                 |
| PROLEGÔMENOS                                   |                 |
| - OS ANTECEDENTES 3                            |                 |
| - OS ANTECEDENTES 3<br>1. A Época Patrística 3 |                 |
| 2. O Judaísmo 5                                |                 |
| s no Império Romano 9                          | 3. As Tendência |
| osofia Greco-Romana 11                         |                 |
| <ol> <li>O Neoplatonismo</li> </ol>            |                 |
| 6. A Via Gnóstica 16                           |                 |
| ÃO E AS ESCRITURAS 21                          | Capítulo Dois   |
| A Norma da Doutrina 21                         |                 |
| 2. O Período Inicial 22                        |                 |
| <ol> <li>Irineu e Tertuliano 26</li> </ol>     |                 |
| iro e o Quarto Século 30                       |                 |
| 5. O Apelo aos Pais 35                         |                 |
| CRITURAS SAGRADAS 38                           | Capítulo !      |
| O Antigo Testamento 38                         |                 |
| do Novo Testamento 41                          |                 |
| piração das Escrituras 44                      |                 |
| dos Dois Testamentos 48                        | 4               |
| Tipologia e a Alegoria 51                      |                 |
| Reação Antioquiana 55                          |                 |
| SEGUNDA PARTE                                  |                 |
| OGIA PRÉ-NICENA                                |                 |
| ro - A TRÍADE DIVINA 61                        | Ca              |
| Um Só Deus Criador 61                          |                 |
| 2. A Fé da Igreja 64                           |                 |
| 3. Os Pais Apostólicos 66                      |                 |
| Apologistas e o Verbo 71                       |                 |
| ologistas e a Trindade 75                      |                 |
| 6. Irineu 77                                   |                 |

Capítulo Cinco - O TRINITARISMO DO TERCEIRO SÉCULO 1. Introdução

81 81

# CONTEÚDO ● XI

| 4. Os Capadócios e a Trindade                     | 199 |
|---------------------------------------------------|-----|
| 5. A Trindade no Ocidente                         | 203 |
| <ol><li>A Contribuição de Agostinho</li></ol>     | 205 |
| Capitulo Onze - A CRISTOLOGIA DO QUARTO SÉCULO    | 211 |
| 1. Introdução                                     | 211 |
| <ol><li>Os Arianos e Eustácio</li></ol>           | 212 |
| <ol> <li>A Cristologia de Atanásio</li> </ol>     | 214 |
| 4. O Apolinarismo                                 | 218 |
| <ol><li>A Reação Ortodoxa</li></ol>               | 223 |
| 6. A Cristologia Antioquiana                      | 228 |
| Capítulo Doze - A SOLUÇÃO CRISTOLÓGICA            | 234 |
| 1. O Nestorianismo                                | 234 |
| 2. Cirilo de Alexandria                           | 240 |
| 3. De Éfeso para a Unidade                        | 244 |
| 4. O Caso de Éutico                               | 249 |
| <ol> <li>O Ocidente e Leão I</li> </ol>           | 252 |
| <ol><li>A Solução de Calcedônia</li></ol>         | 255 |
| Capítulo Treze - O HOMEM CAÍDO E A GRAÇA DE DEUS  | 259 |
| 1. A Origem da Alma                               | 259 |
| <ol><li>Atanásio e a Queda</li></ol>              | 260 |
| 3. Os Pais Gregos                                 | 262 |
| 4. O Ocidente Antes de Agostinho                  | 266 |
| <ol><li>A Doutrina de Pelágio</li></ol>           | 269 |
| <ol><li>Agostinho e o Pecado Original</li></ol>   | 273 |
| 7. Graça e Predestinação                          | 277 |
| 8. A Solução Ocidental                            | 280 |
| 9. O Oriente no Quinto Século                     | 282 |
| Capítulo Quatorze - CRISTO E SUA OBRA DE SALVAÇÃO | 285 |
| 1. A Chave para a Soteriologia                    | 285 |
| 2. Atanásio                                       | 286 |
| 3. Os Pais Gregos do Quarto Século                | 289 |
| 4. O Ocidente no Quarto Século                    | 293 |
| 5. Agostinho                                      | 296 |
| <ol><li>O Oriente no Quinto Século</li></ol>      | 300 |
| Capítulo Quinze - O CORPO MÍSTICO DE CRISTO       | 304 |
| 1. A Eclesiologia no Oriente                      | 304 |
| 2. O Oriente e a Sé Romana                        | 308 |
| 3. As Doutrinas Ocidentais: Hilário e Optato      | 310 |
| 4. As Doutrinas Ocidentais: Agostinho             | 312 |
| 5. O Ocidente e a Primazia Romana                 | 316 |

# X • DOUTRINAS CENTRAIS DA FÉ CRISTÁ

| 2. Hipólito e Tertuliano                                      | 82  |
|---------------------------------------------------------------|-----|
| 3. O Monarquianismo Dinâmico                                  | 86  |
| 4. O Monarquianismo Modalista                                 | 89  |
| 5. A Teologia Romana                                          | 91  |
| 6. Clemente e Orígenes                                        | 94  |
| 7. A Influência de Orígenes                                   | 98  |
| 7. A influencia de Origenes                                   | 90  |
| Capítulo Seis - OS PRIMÓRDIOS DA CRISTOLOGIA                  | 102 |
| 1. Soluções Unilaterais                                       | 102 |
| <ol><li>A Cristologia do Espírito</li></ol>                   | 105 |
| <ol><li>Os Apologistas e Irineu</li></ol>                     | 107 |
| <ol> <li>A Contribuição do Ocidente</li> </ol>                | 110 |
| <ol><li>A Escola de Alexandria</li></ol>                      | 114 |
| <ol><li>O Oriente depois de Orígenes</li></ol>                | 117 |
| Canitula Cata O HOMEN E SUA BEDENOÃO                          | 121 |
| Capítulo Sete - O HOMEM E SUA REDENÇÃO                        |     |
| 1. A Era Pós-Apostólica                                       | 121 |
| 2. Os Apologistas                                             | 123 |
| 3. A Teoria da Recapitulação                                  | 127 |
| 4, O Ocidente no Terceiro Século                              | 130 |
| 5. O Oriente e a Doutrina do Homem                            | 134 |
| <ol> <li>Idéias Orientais acerca da Obra de Cristo</li> </ol> | 138 |
| Capítulo Oito - A COMUNIDADE CRISTÃ                           | 142 |
| <ol> <li>Os Primórdios da Eclesiologia</li> </ol>             | 142 |
| 2. As Primeiras Idéias sobre os Sacramentos                   | 145 |
| <ol> <li>Avanços na Doutrina da Igreja</li> </ol>             | 150 |
| <ol> <li>O Batismo no Terceiro Século</li> </ol>              | 156 |
| 5. O Desenvolvimento da Doutrina Eucarística                  | 159 |
| 6. A Disciplina da Penitência                                 | 163 |
| TERCEIRA PARTE                                                |     |
| DE NICÉIA A CALCEDÔNIA                                        |     |
|                                                               |     |
| Capítulo Nove - A CRISE NICENA                                | 169 |
| <ol> <li>Os Antecedentes do Conflito</li> </ol>               | 169 |
| 2. O Ensino de Ário                                           | 172 |
| 3. A Teologia de Nicéia                                       | 175 |
| <ol> <li>Os Desdobramentos de Nicéia</li> </ol>               | 179 |
| 5. O Partido Niceno e Atanásio                                | 181 |
| 6. Os Antinicenos                                             | 187 |
| Capítulo Dez - A DOUTRINA DA TRINDADE                         | 190 |
| 1. A Volta ao Homoousion                                      | 190 |
| 2. O Homoousion do Espírito: Atanásio                         | 192 |
| 3. O Homoousion do Espírito: os Capadócios                    | 195 |
|                                                               | 410 |

| ( | Capítulo Dezesseis - A DOUTRINA POSTERIOR DOS SACRAMENTOS         | 320 |
|---|-------------------------------------------------------------------|-----|
|   | 1. Teoria Geral                                                   | 320 |
|   | 2. O Batismo                                                      | 325 |
|   | <ol><li>A Confirmação ou Crisma</li></ol>                         | 329 |
|   | 4. A Penitência                                                   | 331 |
|   | <ol><li>A Presença na Eucarística</li></ol>                       | 334 |
|   | 6. O Sacrifício Eucarístico                                       | 342 |
|   | QUARTA PARTE                                                      |     |
|   | EPÍLOGO                                                           |     |
|   | Capítulo Dezessete - A ESPERANÇA CRISTÃ                           | 341 |
|   | 1. A Tensão na Escatologia                                        | 345 |
|   | 2. Conceitos do Segundo Século                                    | 330 |
|   | 3. O Desenvolvimento do Dogma                                     | 353 |
|   | 4, Orígenes                                                       | 357 |
|   | <ol><li>O Pensamento Posterior: A Ressurreição do Corpo</li></ol> | 361 |
|   | <ol><li>O Pensamento Posterior: Parousia e Julgamento</li></ol>   | 365 |
|   | 7. A Vida Eterna                                                  | 370 |
|   | Capítulo Dezoito - MARIA E OS SANTOS                              | 374 |
|   | 1. Os Mártires e os Santos                                        | 374 |
|   | <ol><li>Maria no Período Anteniceno</li></ol>                     | 375 |
|   | 3. De Nicéia a Éfeso                                              | 377 |
|   | ÍNDICE GERAL                                                      | 383 |

#### ABREVIATURAS

ACO E. Schwartz, Acta conciliorum oecumenicorum.

LXX Septuaginta.

Mansi J. D. Mansi, Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio.

PG J. P. Migne, Patrologia Graeca. PL J. P. Migne, Patrologia Latina.

Na citação de textos patrísticos, geralmente as edições usadas foram as de J. P. Migne (especialmente nas citações de Irineu) ou, quando disponíveis, as do Corpus Berlinense de pais gregos e do Corpus Vienense de pais latinos. As referências às páginas são fornecidas apenas quando as divisões de capítulos são inadequadas ou inexistentes. Em alguns casos, faz-se referência a edições conhecidas, não às mencionadas acima; nessas ocasiões, em geral, a página é dada após o nome do editor.

# PRIMEIRA PARTE

# **PROLEGÔMENOS**

## Capítulo Um

#### OS ANTECEDENTES

#### 1. A ÉPOCA PATRÍSTICA

O objetivo deste livro é esboçar o desenvolvimento das principais doutrinas cristās desde o final do primeiro século até meados do quinto. A escolha desses limites não é tão arbitrária ou artificial como se pode supor à primeira vista. Existe uma conveniência óbvia em colocar o ponto de partida fora do Novo Testamento. A diferença não está apenas no ensino, que é um campo de estudo distinto e altamente especializado: percebe-se imediatamente a mudança de atmosfera quando se passa da era apostólica para a pós-apostólica. Por outro lado, o Concílio de Calcedônia (451) viu o começo do ocaso do primeiro período de criatividade doutrinária. As discussões estavam longe de chegar ao fim; para dar apenas um exemplo, a questão cristológica que se tentou resolver em Calcedônia continuou gerando intensa controvérsia durante várias gerações. No que diz respeito à vertente central da cristandade, porém, o notável surgimento de novas idéias que havia caracterizado os primeiros séculos tinha-se esgotado. Por volta do sexto século, tanto no Oriente quanto no Ocidente, o formalismo e o escolasticismo já haviam começado a reinar.

Para compreender bem o período patrístico, o aluno precisa, no mínimo, de um conhecimento panorâmico da história e da patrologia da igreja. Aqui, só temos espaço para chamar a atenção para um ou dois de seus aspectos mais marcantes. Em primeiro lugar, o estudante não deve esperar encontrar, caracterizada nessa época, a homogeneidade doutrinária com a qual ele pode ter-se deparado em outras épocas. Por estar ainda em fase de formação, a teologia dos primeiros séculos apresenta os extremos de imaturidade e de refinamento. Existe, por exemplo, um contraste extraordinário entre as versões do ensino da igreja ministrado pelos pais apostólicos do segundo século e um teólogo competente do quinto século, como Cirilo de Alexandria. Além disso, as condições eram favoráveis à coexistência de uma ampla variedade de opiniões, mesmo nos assuntos de importância fundamental. Os estudantes de hoje às vezes ficam surpresos com a diversidade de tratamentos dispensados até mesmo pelos pais posteriores a um mistério como a expiação; e era comum certos pais (Orígenes é o exemplo clássico), mais tarde considerados heréticos, serem contados entre os ortodoxos enquanto viviam. A explicação não é que a igreja antiga fosse indiferente à distinção entre ortodoxia e heresia. A verdade é que, embora o esboço geral da verdade revelada tenha sido respeitado desde o começo, como uma herança sacrossanta recebida dos apóstolos, em muitos aspectos sua

#### 4 DOUTRINAS CENTRAIS DA FÉ CRISTÁ

explicação teológica não recebeu restrição alguma. Apenas gradualmente, e mesmo assim com respeito a relativamente poucas doutrinas que se tornaram objeto de debate, firmou-se a tendência de insistir em definições precisas e numa uniformidade rígida.

Duas importantes linhas divisórias, uma vertical e outra horizontal, atravessam o período. A primeira é a diferença de temperamento teológico entre o Oriente e o Ocidente. Por razões históricas, Roma e as igrejas imediatamente associadas a ela Espanha. Norte da África, etc.) desenvolveram-se independentes das igrejas orientais, e isso se reflete em seus credos, liturgias e atitude doutrinária. Enquanto os teólogos gregos são em geral intelectualmente ousados, tendendo à especulação, seus colegas latinos, com exceção daqueles sujeitos às influências orientais, parecem, pelo contrário, cautelosos e prosaicos, limitando-se a expor a regra tradicional de fé. Como exemplo extremo dessa diferença, basta justapor os conceitos de teologia sustentados por (a) Irineu e Tertuliano, e (b) Clemente e Orígenes, na segunda metade do segundo século e na primeira metade do terceiro. Nutrindo profundas suspeitas em relação à filosofia, sendo até hostis a ela, os primeiros limitaram a função da teologia à exposição das doutrinas apresentadas nas Santas Escrituras; elogiavam1 os cristãos simples que se satisfaziam com a regra de fé. Por outro lado. Clemente e Orígenes chegaram ao ponto de distinguir dois tipos de cristianismo, a que correspondiam dois graus de cristãos. O primeiro tipo, inferior, baseava-se na "fé", isto é, na aceitação literal das verdades declaradas nas Escrituras e do ensino da igreja, enquanto o segundo tipo, superior, era descrito como "gnosis", isto é, uma forma esotérica de conhecimento. Esse tipo começava com a Bíblia e a tradição, aliás, baseava-se nelas, mas esforçava-se por trazer à tona seu sentido mais profundo e, à luz disso, explorar os mistérios mais profundos de Deus, de Seu universo e do plano de salvação; supunha-se que isso devia culminar em contemplação mística ou éxtase. Desse modo, eles dividiam os fiéis em simples crentes, a quem tendiam a desprezar, e homens "espirituais", "gnósticos" ou "perfeitos", a quem consideravam especialmente privilegiados por Deus.

A linha divisória horizontal coincide com a reconciliação entre a igreja e o império efetuada por Constantino I (306-337), cujo símbolo foi o Concílio de Nicéia (325). Antes disso, a igreja era um corpo perseguido, que lutava para se adaptar a seu ambiente e derrotar inimigos como o gnosticismo. É um mérito da igreja que, apesar de todas as dificuldades, ela tenha conseguido produzir grandes teólogos construtivos como Irineu e Orígenes. Com a acessão de Constantino, porém, a situação mudou radicalmente. Daí por diante, com exceção de um rápido interlúdio, quando Juliano foi o único imperador (361-363), a igreja desfrutaria o favor muitas vezes embaraçoso do Estado. A era de intensa controvérsia eclesiástica havia começado, e os concílios de bispos tornaram-se o instrumento adotado para definir o dogma. Na verdade, a teología cristã estava entrando em seu primeiro período de esplendor, e as definições conseguidas a custo neste contexto de controvérsia e, muitas vezes, de rivalidades nada edificantes, iriam revelar-se de valor duradouro. O material deste livro foi organizado de modo a levar em conta a relevância dessa divisão horizontal.

<sup>1.</sup> E. g., Irineu, haer. 2.26.1; Tertuliano, de praescr. 14.1-3.

Entretanto, o mais importante de tudo é o fato de que a igreja dos pais foi colocada no ambiente cultural complexo do Império Romano. Isso significa que, embora fosse baseada em suas próprias fontes singulares de revelação, a teologia cristã não foi moldada dentro de um vácuo. A atmosfera em que ela teve de crescer e se desenvolver estava repleta de noções religiosas, filosóficas e até teosóficas. Ela reagiu com violência contra algumas; e foi consciente ou inconscientemente afetada por outras. Para quem espera apreciar de forma adequada a evolução do pensamento patrístico é indispensável certa familiaridade com esse ambiente, e neste capítulo há uma tentativa de fornecer esse conhecimento. O leitor não deve esperar uma visão abrangente do judaísmo posterior ou da cultura greco-romana durante os primeiros cinco séculos. Nas próximas seções, serão destacadas algumas tendências e movimentos mais notáveis, mas mesmo esses serão abordados rapidamente e na medida em que tiveram influência no ensino da igreja.

## 2. O JUDAÍSMO

O judaísmo foi o berço em que cresceu o cristianismo, e com essa fonte tem uma dívida sem igual. Ele marcou profundamente, segundo opinião generalizada, a liturgia e o ministério da igreja, e principalmente seu ensino. Ao avaliarmos esse impacto, devemos levar em conta tanto o judaísmo da Palestina quanto a versão helenizada difundida em Alexandria. O primeiro pode ser tratado muito rapidamente, pois o auge de sua influência ocorre fora do âmbito deste livro, na era apostólica, quando estruturou o pensamento de todos os escritores do Novo Testamento. No entanto, a despeito de os cristãos logo terem rompido com os judeus, seria um erro grave negligenciá-lo, considerando-o uma influência insignificante em nosso período. Até meados do segundo século, quando as idéias helenísticas comecaram a ganhar evidência, a teologia cristă estava se formando em moldes predominantemente judaicos, e as categorias de pensamento usadas por quase todos os escritores cristãos antes dos apologistas eram em grande parte judaicas. Isso explica, por exemplo, por que o ensino dos pais apostólicos, embora não seja estritamente não-ortodoxo, muitas vezes soa estranho quando julgado por padrões posteriores. E é certo que essa teologia "judaico-crista" continuou exercendo uma influência poderosa muito depois do segundo século.

Os dois aspectos do judaísmo palestino posterior que requerem menção aqui são a atitude em relação às "hipóstases" divinas e o acentuado interesse em anjos. É certo que o primeiro aspecto, sem negar provavelmente também o último, ajudaram a criar uma atmosfera intelectual propícia ao desenvolvimento do conceito cristão de um Deus tripessoal. Os que estudam o Antigo Testamento estão familiarizados com a tendência crescente que ali¹ se evidencia de personificar a Sabedoria, atribuindo-lhe funções criadoras; e é conhecida a prontidão com que escritores do Novo Testamento, como Paulo, fazem uso da idéia para explicar a posição de Cristo. No judaísmo

posterior, deparamos com um grande número de tais figuras - a própria Sabedoria (um texto deixa implícito que foi à Sabedoria que Deus disse: "Façamos o homem à nossa imagem", etc.), a "glória" ou "Presença" de Deus (Shekinah), Sua Palavra, Seu Espírito (às vezes<sup>2</sup> mencionado como o agente de Deus na criação) e ainda outros. Continua em aberto a questão de determinar até que ponto eles foram de fato hipostatizados; a probabilidade é de que tratavam-se de abstrações personificadas ou, então, perífrases para designar o próprio Deus, e que a questão de sua subsistência independente jamais tenha sido levantada. Ao mesmo tempo, no judaísmo posterior, houve um enorme avanço e aprofundamento na crença nos anjos, os ministros de Deus, mencionados com tanta frequência no Antigo Testamento e que, até o livro de Daniel, eram citados de forma anônima. Alguns deles agora receberam nomes pessoais, e lemos3 acerca de sete (ou seis) arcanjos. A piedade popular gostava de imaginar que a vontade de Deus era executada em Seu mundo por esses seres, que agiam como Seus representantes; havendo, inclusive, um anjo, Uriel, destacado para controlar o movimento das estrelas.4 Alguns estudiosos acreditam ser de especial interesse a sugestão, da qual podem-se encontrar indícios em algumas fontes,5 de que na corte celestial dois poderes angélicos, às vezes identificados como Miguel e Gabriel, estão diante do trono de Deus intercedendo pelos homens.

Deve-se dar atenção bem maior ao ramo específico do judaísmo que floresceu em Alexandria. Em dias passados, ele havia produzido a Septuaginta, tradução grega do Antigo Testamento, e no período cristão revelou-se um canal muito propício à introdução da cultura helenística na igreja primitiva. As idéias gregas sempre atraíram os judeus daquela grande cidade cosmopolita, situada na fronteira entre o Oriente e o Ocidente, e foi aí que se deu a mais completa tentativa de interpretar a teologia judaica em termos de filosofia helenística. Talvez o expoente mais notável dessas tendências tenha sido Filo (c. 30 a. C. - c. 45 A. D.), que, além de ser um homem de muito estudo e tendência decididamente mística, foi uma figura de destaque na comunidade judaica de Alexandria, tendo chefiado a delegação enviada ao imperador Gaio em 40 A. D. Judeu inflexível na fé e na prática, ele foi atraído pelos filósofos gregos, especialmente Platão, aceitando sem restrições a distinção platônica entre o mundo ideal (ou inteligível) e o material, afirmando, entretanto, que todas as melhores idéias de tais filósofos haviam sido anunciadas nas Escrituras judaicas. O Pentateuco era seu estudo favorito, e a maioria das volumosas obras que escreveu são dedicadas à sua exposição. Filo entendia que a Bíblia havia sido plenamente inspirada, no sentido de Deus ter usado os autores dela como instrumentos passivos para comunicar Sua vontade.6 Dois aspectos de seu pensamento são de especial interesse para os que estudam a doutrina cristã.

O primeiro aspecto é o método de alegorização das Escrituras, pelo qual pôde mostrar que as verdades apresentadas pela religião revelada eram idênticas às dos

 <sup>2</sup> Enoque 30.8.

Judite 16.14; 2 Baruque 24.1ss.

<sup>3.</sup> E. g., Tobias 12.15; 1 Enoque 20.1ss.

<sup>4. 1</sup> Enoque 75.3.

<sup>5.</sup> E. g., Apocalipse de Moisés 33-35.

<sup>6.</sup> Cf. quis rer. div. haer. 66; de spec. leg. 1.65.

filósofos. A exegese alegórica não era novidade alguma naquela época; estudiosos tinham-na empregado durante séculos, com o objetivo de descobrir significados ocultos nos poemas de Homero e Hesíodo, e, com sua ajuda, os estóicos (e. g., L. A. Cornuto, em c. 50 A. D.) puderam interpretar seu próprio sistema metafísico a partir dos mitos antigos. Mais de cem anos antes, um judeu alexandrino, Aristóbulo, havia utilizado esse método para dar uma explicação convincente para os antropomorfismos mais grosseiros do Pentateuco, Filo acolhe o método com entusiasmo, afirmando1 que, dentre as várias atitudes possíveis diante da lei mosaica, a mais satisfatória é observar meticulosamente suas prescrições e, ao mesmo tempo, com a ajuda da alegoria, lutar para captar seu significado mais profundo. Ele compara<sup>2</sup> o sentido literal das Escrituras à sombra lançada pelo corpo, encontrando sua verdade autêntica e mais profunda no significado espiritual que ela simboliza. Não é que Filo deseje depreciar, muito menos abolir, o significado literal; assim como o homem é corpo e alma, e deve dar atenção àquele como tabernáculo deste, o sentido histórico literal também merece o mais profundo respeito.3 Mediante esses princípios, ele é capaz de explicar4 a história de Adão e Eva como um mito que simboliza a criação da alma terrena do homem, juntamente com a inteligência, os sentimentos e as paixões, a sedução da inteligência pelo prazer e sua sujeição à ordem material, e as maneiras pelas quais ela pode voltar a seu estado original. Esse é apenas um exemplo de um método pelo qual, embora apegando-se estritamente à letra da lei. Filo pode vê-la como um véu divinamente autorizado que cobre todo um complexo de idéias filosóficas gregas, consideradas por ele intelectualmente atraentes.

Em segundo lugar, há seu conceito do Logos ou Palavra. Guiado pelos platonistas posteriores que tanto admirava, Filo ensinava<sup>5</sup> que Deus é totalmente transcendente; Ele transcende até mesmo a virtude, o conhecimento e a bondade e beleza absolutas, formas eternas postuladas por Platão, o mestre por quem tinha grande reverência. Deus é um ser puro (to ontōs on), absolutamente simples e auto-suficiente, e pode ser descrito como o que "não possui qualidade" (apoios) — o que provavelmente significa que, por Sua transcendência, Ele não pode ser incluído em nenhuma das categorias lógicas em que classificamos os seres finitos. Surgiu então o problema de Sua relação com o mundo. Esse era um assunto de grande premência, porque, para a teologia judaica, Deus o havia levado à existência mediante Seu fiat e tinha interesse direto nele, enquanto o platonismo também insistia na formação e no governo divino do universo. A solução platônica da época, conforme veremos, foi interpor uma hierarquia de seres divinos entre o Bem Supremo, ou Deus, e a ordem material, entendendo que esses seres controlavam, ou até criavam, essa ordem. Filo

De ebriet, 33-93.

<sup>2.</sup> De confus. ling. 190.

<sup>3.</sup> De migrat. Abrah. 89-93.

<sup>4.</sup> Leg. alleg., passim.

<sup>5.</sup> De opig. mun. 8.

<sup>6.</sup> De post. Caini. 167; leg. alleg. 2.2s; de mut. nom. 27.

<sup>7.</sup> E.g., leg. alleg. 1.51.

Porque chegará o tempo em que não suportarão a sã doutrina; mas, desejando muito ouvir coisas agradáveis, ajuntarão para si mestres segundo seus próprios desejos (2Tm 4.3).

Qual era a fé dos cristãos que viveram logo depois dos apóstolos? Sobre o que debatiam os primeiros teólogos da igreja? Quais heresias ameaçaram a sã doutrina nos começos da reflexão teológica?

A palavra profética de Paulo a Timóteo se cumpriu, por isso não podemos cometer o erro de ignorar a história, pois aqueles que o fazem estão condenados a repeti-la. Kelly nos expõe no que acreditavam os antigos pais da igreja, os teólogos e pastores que sucederam aos apóstolos. E como aprendemos nesta obra, eles lutaram muito para separar a verdade do erro, a sã doutrina da heresia.

Patrística é um relato claro e atualizado dessa luta, uma ferramenta indispensável para se entender o desenvolvimento das principais doutrinas do final do primeiro século ao Concílio de Calcedônia. As controvérsias desse período também são apresentadas de forma equilibrada à luz da erudição moderna. As questões da Trindade, da autoridade da Bíblia, da natureza de Cristo, da salvação, do pecado original e muitas outras são estudadas a fundo.

No entanto, antes dessa imersão, o leitor tem um panorama didático que trata do judaísmo, das tendências religiosas da época, da filosofia helenística, do gnosticismo etc., revelando o contexto da formação dos ensinos da igreja cristã.

Esta é uma obra de referência essencial para teólogos, historiadores e toda pessoa interessada nas raízes de sua fé ou que queira simplesmente entender melhor o cristianismo.

O autor trata de um tema complexo de forma simples e, nas bibliografias e notas de rodapé, fornece um excelente guia para quem quiser se aprofundar no assunto. Mas prepare-se, pois a riqueza de informação é tão grande e seu interesse será tão aguçado que só uma leitura não o satisfará.

Publicado anteriormente sob o título Doutrinas Centrais da Fé Cristã.



